Jacques Lacan

Seminario 8
1960-1961

LA TRANSFERENCIA

EN SU DISPARIDAD SUBJETIVA,
SU PRETENDIDA SITUACION,
SUS EXCURSIONES TECNICAS

4

LA PSICOLOGIA DEL RICO!
Sesion del 7 de Diciembre de 1960

Pausanias

! Para las abreviaturas en uso en las notas, asi como para los criterios que rigieron
la confeccion de la presente version, consultar nuestro prefacio: Sobre esta tra-
duccion.




Seminario 8: La transferencia... — Clase 4: 7 de Diciembre de 1960

Mito de la muda del amado.
Reglas del amor platonico.

El amor calvinista.

Kojeve y el hipo de Aristofanes.

Emropoy oumAaclaceicay epmta Eval,
2
EPMTA 0 NIMANGLAGHELTA LOVIAY YIYVEGTOL

Hoy voy a tratar de avanzar en el andlisis del Banquete, puesto
que es el camino que he escogido para introducirlos este afio en el pro-
blema de la transferencia.

La vez pasada hemos llegado hasta el final del primer discurso,
el de Fedro. Saben los discursos que van a sucederse, el de Pausanias,
el de Eriximaco, el de Aristofanes, el de Agaton, quien es el anfitrion
de ese banquete cuyo testigo es Aristodemo. De un extremo al otro, es
Apolodoro quien habla, repitiendo lo que ha recogido de Aristodemo.
Después de Agaton viene Socrates, de quien veran el singular camino
que toma para expresarse sobre lo que ¢l sabe que es el amor. Ustedes
saben igualmente que el Ultimo episodio es la entrada de Alcibiades,
asombrosa confesion publica en su casi indecencia, que ha permaneci-
do como un enigma para todos los comentadores. Hay también algo,
después, llegaremos a eso.

* Nota de DTSE: “Esta cita no figura en la estenotipia pero probablemente ha es-
tado escrita en el pizarrén al comienzo de la sesion, sin traduccion ni referencia.
Esta frase es atribuida a Prédico, y proponemos como traduccion: «un deseo redo-
blado es el amor, pero el amor redoblado se vuelve loca pasion» (cf. Dover, Ho-
mosexualité grecque, p. 61)”. — Texto griego y nota ad hoc difieren en ST y
ELP.



Seminario 8: La transferencia... — Clase 4: 7 de Diciembre de 1960

Quisiera evitar hacerles recorrer este camino paso a paso, dis-
curso por discurso, que al fin de cuentas terminen extraviados o fatiga-
dos, y que pierdan el objetivo, el sentido del punto a donde vamos. Y
es por esto que, la vez pasada, yo habia introducido mi discurso por
medio de esas palabras sobre el objeto, sobre ese ser del objeto, que
siempre podemos decirnos, con mas 0 menos razones, pero siempre
con alguna razon, haber fallado {manqué} — esto es, por haberle he-
cho falta {défaut}.

Este ser del otro que convenia que buscaramos alcanzar mien-
tras era tiempo, voy a volver a ¢él, precisando de qué se trata por rela-
cion a los dos términos de referencia de lo que llamamos, dado el ca-
s0, la intersubjetividad.

Cuando se invoca la intersubjetividad, se pone el acento sobre
lo siguiente, que *ese otro, debemos reconocer en ¢l un sujeto como
nosotros y que seria en ese yo {je}, en esa direccion que esta lo esen-
cial de ese advenimiento al ser del otro*”.

Pero hay también otra direccion, que yo indico cuando trato de
articular la funcién del deseo en la aprehension del otro, tal como se
produce en la pareja erastés-eromenos, la cual ha organizado toda la
meditacion sobre el amor, desde Platon hasta la meditacion cristiana.

El ser del otro en el deseo, pienso que ya lo he indicado sufi-
cientemente, no es un sujeto. El erémenos es erémenon {épodpevov}?,
en género neutro, y también ta moudikd {ta paidika}, en el neutro plu-
ral — las cosas del nifio amado, podemos traducir. El otro en tanto

3 [ese otro, debemos reconocer en él un sujeto como nosotros. Y seria en esa di-
reccion, que residiria lo esencial del advenimiento al ser del otro]

* Nota de ST: “Erémenon: participio pasado en género neutro del verbo erao:
amar’’.



Seminario 8: La transferencia... — Clase 4: 7 de Diciembre de 1960

que es apuntado en el deseo, es apuntado, he dicho, como objeto ama-
do.

(Qué quiere decir esto? ;Qué podemos decir que hemos fallado
{manqué} en aquél que ya estd demasiado lejos para que volvamos
sobre nuestro fallo {défaillance}? Es precisamente su cualidad de ob-
jeto. Lo que inicia el movimiento del que se trata en el acceso al otro
que nos da el amor, es ese deseo por el objeto amado, que yo compa-
raria, si quisiera figurarselos, a la mano que se adelanta para alcanzar
el fruto cuando estd maduro, para atraer la rosa que se ha abierto, para
atizar el tronco que se enciende de pronto.

Escuchen bien lo que voy a decir a continuacion. Con esta ima-
gen, que no ird mas lejos, esbozo ante ustedes lo que se llama un mito.
Van a verlo bien en el caracter milagroso de lo que sigue. La vez pasa-
da les dije de los dioses, de donde se parte en E/ Banquete — péyag
0edc {megas theos}, es un gran dios el **Amor**°, dice ante todo Fe-
dro — que es una manifestacion de lo real. Ahora bien, todo pasaje de
esta manifestacion a un orden simbolico nos aleja de la revelacion de
lo real.

*Fedro nos dice que el Amor, que es el primero de los dioses
que ha imaginado la Diosa {de}® Parménides (en el cual no puedo
aqui detenerme) y que Jean Beaufret identifica*’ en su libro, mas jus-
tamente, creo, que a cualquier otra funcidn, a la verdad, la verdad en

> [amor] — Nota de ST: “Mayuscula, en tanto que traduccién del Eros en el dis-
curso de Fedro™.

% Aqui corrijo yo a DTSE, que transcribe: “du Parménide”, pues se trata de Par-
ménides el filésofo autor del Poema, y no “el Parménides”, que llevaria a pensar
en el didlogo homonimo de Platon. En este punto al menos, la transcripcion o in-
terpolacion de JAM es mds precisa para nosotros —cada tanto, es cierto, Lacan
suele preceder algiin nombre propio por un articulo determinante—.

7 [Fedro nos dice que el amor es el primero de los dioses que haya imaginado la
Diosa del Poema de Parménides, que Jean Beaufret en su libro identifica] — Nota
de DTSE: “La construccion de la frase de Seuil da a leer que es la Diosa la que
estaria identificada a la verdad. Ahora bien, es el Amor el que est4 en ese lugar,
escrito con una mayuscula en tanto que traduccion del Eros del discurso de Fe-
dro”. — En cuanto al libro de Jean Beaufret, se titula Le Poeme de Parmeénide, y
fue reeditado por P.U.F., en 1984.



Seminario 8: La transferencia... — Clase 4: 7 de Diciembre de 1960

su estructura radical — al respecto, remitanse a la manera en que he
hablado de ella en La cosa freudiana.® La primera imaginacion, inven-
cion, de la verdad, es el amor. Y también nos es presentado aqui como
no teniendo padre ni madre. No hay genealogia del **Amor**°. Y sin
embargo, ya en Hesiodo, en las formas més miticas de la presentacioén
de los dioses, se ordena una genealogia, un sistema de parentesco, una
teogonia, un simbolismo. '’

El dios cristiano, quien estd a medio camino, como se los he di-
cho, entre la teogonia y el ateismo, bajo el angulo de su organizacién
interna, ese dios trino, uno y tres, ;qué es? — sino la articulacion radi-
cal del parentesco como tal, en lo que éste tiene de mas irreductible-
mente, misteriosamente, simbolico. La relacion mas oculta, y como
dice Freud, menos natural, la mas puramente simbolica, es la relacion
del padre con el hijo. Y el tercer término permanece ahi presente, bajo
el nombre del amor.

Es de ahi que hemos partido, del amor como dios, es decir como
realidad que se manifiesta y se revela en lo real. Como tal, no pode-
mos hablar de ¢l mas que miticamente. Esto es también lo que me au-
toriza a fijar ante ustedes *1a orientacion de lo que estd en juego cuan-
do trato de dirigirlos hacia la formula metafora-sustitucion, del erastés
al erémenos*''. Es esta metafora la que engendra la significacion del
amor.

¥ Jacques LACAN, «La cosa freudiana o sentido del retorno a Freud en psicoana-
lisis», en los Escritos 1.

? ¢f nota 5.

19 ¢f HESIODO, Teogonia — Los trabajos y los dias — El escudo, Centro Editor de
América Latina, Buenos Aires, 1968.

"' [Esto es también lo que me autoriza a fijar ante ustedes la orientacion de lo que
estd en juego, dirigiéndolos hacia la formula, la metéafora, la sustitucion, del eras-
tés al eromenos] — Nota de DTSE: “La puntuacion de esta frase en la version
Seuil da a leer una formula asi escrita: del erastés al eromenos, pero hay que to-
mar el texto al revés, puesto que Lacan subraya que Aquiles ha pasado de erome-
nos a erastés. El guidbn que junta metafora-sustitucion en la formula que Lacan
propone hace eco a lo que fue una preocupacion para €l en ese mismo afo 1960:
el 23 de abril, en efecto, en el marco de la Sociedad de Filosofia, Lacan di6 una
larga respuesta a Chaim Perelman, oponiendo a la funcion de la metafora por ana-



Seminario 8: La transferencia... — Clase 4: 7 de Diciembre de 1960

Para materializar esto ante ustedes, tengo el derecho de comple-
tar mi imagen, y de hacer con ella verdaderamente un mito.

Esa mano que se tiende hacia el fruto, hacia la rosa, hacia el
tronco que arde de pronto, su gesto de alcanzar, de atraer, de atizar, es
estrechamente solidario de la maduracion del fruto, de la belleza de la
flor, del llamear del tronco. Pero cuando, en ese movimiento de alcan-
zar, de atraer, de atizar, la mano ha ido hacia el objeto suficientemente
lejos, si del fruto, de la flor, del tronco, sale una mano que se tiende al
encuentro de la mano que es la vuestra, y que en ese momento es
vuestra mano la que se fija en la plenitud cerrada del fruto, abierta de
la flor, en la explosion de una mano que llamea — entonces, lo que
ahi se produce, es el amor.

Aunque conviene no detenerse en eso, y decir que es el amor
enfrente, quiero decir que es el vuestro, cuando son ustedes quienes
eran primero el eromenos, el objeto amado, y que subitamente se vuel-
ven el erastes, el que desea.

Vean lo que entiendo acentuar por medio de este mito. Todo
mito se relaciona con lo inexplicable de lo real, y siempre es inexpli-
cable que lo que sea responda al deseo.

La estructura que esta en juego no es de simetria y de retorno.
Tampoco esta simetria es tal, pues en tanto que la mano se tiende, es
hacia un objeto. La mano que aparece del otro lado es el milagro. Pero
no estamos ahi para organizar los milagros. Estamos ahi para todo lo
contrario — para saber. Y lo que se trata de acentuar no es lo que pasa
de ahi a mas alla, es lo que pasa ahi, es decir, la sustitucion del erastés
al eromenos o al eromenon.

Algunos creyeron en alguna fluctuacién en lo que la vez pasada
habia articulado de la sustitucién metaforica del erastés al eromenos,
y quisieron ver en ello alguna contradiccion en el ejemplo supremo al
cual los dioses dan la corona, ante el cual los propios dioses se asom-

logia (cf. Perelman et Olbrechts-Tyteca, Traité de [’argumentation, Université de
Bruxelles, 5° ed., 1988) la de la metafora por sustitucion... de un significante a
otro en la cadena. Esta intervencion dara el texto «La metéafora del sujeto», publi-
cado en los Escritos 2”.



Seminario 8: La transferencia... — Clase 4: 7 de Diciembre de 1960

bran, ayacOévieg {agasthentes}."> A saber que Aquiles, el amado,
enamobavew {epapothanein}, muere, digamos — para permanecer en
lo impreciso, pues veremos lo que quiere decir eso — por Patroclo, en
lo cual es superior a Alcestis, quien se ha ofrecido a la muerte en el lu-
gar de su marido, a quien ella ama. El término empleado por Fedro a
proposito de ésta, vmepamobavew {hiperapothanein}, se opone a ema-
noBavew {epapothanein}. Ella muere en el lugar, onep {hiper}, de su
marido. Aquiles, es otra cosa, pues Patroclo ya esta muerto.

Alcestis intercambia su lugar con su marido requerido por la
muerte, ella franquea ese espacio de recién, que esta entre aquél que
esta ahi y el otro, ella opera algo que esta bien hecho para arrancar a
los dioses un testimonio rendido ante ese extremo, que le valdra reci-
bir ese premio singular de volver entre los seres humanos de mas alla
de los muertos.

Pero hay algo que todavia es mas fuerte, es precisamente lo que
articula Fedro. *Es més fuerte que Aquiles haya aceptado su destino
tragico, su destino fatal: la muerte cierta que le estd prometida en lugar
del retorno a su pais con su padre, al seno de sus campos, si persigue
la venganza de Patroclo*"*. Ahora bien, Patroclo no era su amado. Es
¢l quien era el amado. Con razon o sin ella, poco nos importa, Fedro
articula que Aquiles, de la pareja, era el amado, y que no podia tener
sino esta posicion. Por su acto, que es en suma el de aceptar su destino
tal como esta escrito, €l se pone, no en el lugar, sino a continuacion de
Patroclo, hace del destino de Patroclo la deuda a la cual ¢l tiene que
responder, a la cual tiene que hacer frente, y esto es lo que impone, a
los ojos de los dioses, la admiracidon mas necesaria y mas grande, pues
el nivel alcanzado en el orden de la manifestacion del amor, nos dice
Fedro, es mas elevado. *Como tal, Aquiles es mas honrado por los
dioses, en tanto que son ellos quienes han juzgado acerca de algo con
lo cual su relacion, digdmoslo al pasar, no es mas que una relacién de

'2 Nota de ST: “Agasthentes es el término empleado para el acto de Alcestis, 179
d; para Aquiles es hyper agasthentes, 180a: ellos lo admiran todavia mas”.

' [Es mas fuerte que en lugar de retornar a su pais, con su padre, al seno de sus
campos, Aquiles haya aceptado su destino tragico, su destino fatal, la muerte cier-
ta que le estd prometida, si perseguia la venganza de Patroclo] — Nota de DTSE:
“La desconstruccion de la frase de Lacan conduce a la version Seuil a una falta en
el tiempo del verbo perseguir”.



Seminario 8: La transferencia... — Clase 4: 7 de Diciembre de 1960

admiracion, quiero decir de asombro — ellos estan superados por el
espectaculo del valor de lo que les aportan los humanos en la manifes-
tacion del amor. Hasta cierto punto, los dioses, impasibles, inmortales,
no estan hechos para comprender lo que pasa a nivel de los mortales.
Miden como desde el exterior algo que es como una distancia, un mi-
lagro...*"

Hay pues en el texto de Fedro, en el enamoBavewv {epapotha-
nein} opuesto al vmepamoBavew {hiperapothanein}, un acento puesto
sobre el hecho de que Aquiles, eromenos, se transforma en erastés. El
texto lo dice y lo afirma — es en tanto que erastés que Alcestis se sa-
crifica por su marido, y €sta es una manifestacion del amor menos ra-
dical, total, resplandeciente, que el cambio de papel que se produce a
nivel de Aquiles, cuando de eromenos se transforma en erastés.

No se trata, entonces, en este erastés sobre eromenos, de una re-
lacién cuya imagen humoristica estaria dada por el amante arriba del
amado, el padre sobre la madre como dice en alguna parte Jacques
Prévert.”” Y esto es sin duda lo que ha inspirado a Mario Meunier ese

' [Aquiles es més honrado por los dioses, en tanto que son ellos quienes han juz-
gado acerca de su acto. Su relacion es ahi de admiracion, propiamente hablando,
quiero decir también de asombro — estan superados por el espectaculo del valor
de lo que les aportan los humanos en la manifestacion del amor. Hasta cierto pun-
to, los dioses, impasibles, inmortales, no estan hechos para comprender lo que pa-
sa a nivel de los mortales. Miden ahi como una distancia, ven lo que pasa en la
manifestacion del amor como un milagro.] — Nota de DTSE: “A primera vista, la
sustitucion de «acto» por «algo» podria sostenerse, en consideracion a la linea 32
de la pagina precedente {de la pagina 68 de JAM/1, linea 34 de la pagina 70 de
JAM/2, cf., esta traduccion, supra, la frase que comienza: “Por su acto...”’}. Sin
embargo, se comprueba que es otra cosa la que Lacan precisa ahora: el «algo» que
supera a los dioses no es que Aquiles se mate sobre la tumba de Patroclo (cf. linea
20 {de la pagina 69 de JAM/1, linea 23 de la pagina 71 de JAM/2, ¢f. mas ade-
lante}), el «algo», que es un milagro, «es que Aquiles se transforme, €1, el amado,
en amante» (cf. linea 23 {de la pagina 69 de JAM/1, linea 27 de JAM/2, ¢f. mas
adelante})”.

!> Diana ESTRIN, en su libro Lacan dia por dia, editorial pieatierra, Buenos Ai-
res, noviembre 2002, pp. 155-156, estima, lo que parece muy verosimil, que en es-
te parrafo Lacan est4 aludiendo al poema de Jacques Prévert «La péche a la balei-
ne» («La pesca de la ballenay), del que cita estos versos: “Alors dans sa baleini¢re
le pere tout seul s’en est allé¢ / Sur la mer démontée... / Voila le pere sur la mer, /
Voila le fils a la maison, / Voila la baleine en colére...”, que yo traduzco: “Enton-



Seminario 8: La transferencia... — Clase 4: 7 de Diciembre de 1960

extrafio error del que les hablaba, que le hace decir que Aquiles se ma-
ta sobre la tumba de Patroclo. No podemos decir que Aquiles, en tanto
que eromenos, viene a sustituirse a Patroclo, puesto que Patroclo ya
esta mas alla de todo alcance, intocable. El acontecimiento, hablando
con propiedad, milagroso en si mismo, es que Aquiles se transforme,
¢l, el amado, en amante.

Es por ahi que se introduce, en la dialéctica del Banquete, el fe-
nomeno del amor. **Inmediatamente después entramos en el discurso
de Pausanias.**

No podemos tomar en su detalle, linea por linea, el discurso de
Pausanias, a causa del tiempo. Debemos escandirlo.

Este discurso, y ustedes han leido bastante generalmente El
Banquete para que yo lo diga, se introduce por medio de una distin-
ci6n entre dos 6rdenes del amor. El amor, dice Pausanias, no es unico.
Se trata de saber a cual debemos alabar. Ahi hay un matiz entre el en-
comiony el epainos, del que, no sé por qué, la vez pasada hice el epai-
nesis. La alabanza, epainos, del amor debe entonces partir de lo si-
guiente, que el amor no es Unico. La distincion se hace por su origen.
No hay, dice, Afrodita sin Amor, ahora bien, hay dos Afroditas.

Una no participa en nada de la mujer, no tiene madre, nacid de
la proyeccion sobre la tierra de la lluvia engendrada por la castracion

ces, en su ballenera, el padre se ha ido solito / sobre la mar embravecida... / Vean
al padre sobre la mar, / Vean al hijo en su casa, / Vean a la ballena encolerizada...”
— ¢f. Jacques PREVERT, «La péche a la baleine», en Paroles, Editions Galli-
mard, 1949. De ser correcta la conjetura de Diana Estrin, lo que vuelvo a decir
que me parece muy verosimil, no sobra llamar la atencion sobre el hecho de que
cuando Lacan evoca esos versos la homofonia le juega una mala (jo muy buena!)
pasada: le pere sur la mer (Prévert) — le pere sur la mere (Lacan). El texto de La-
can esta confirmado por todas las versiones consultadas, y ademas es absoluta-
mente pertinente en el contexto de lo que esta desarrollando sobre la metafora co-
mo sustitucion.



Seminario 8: La transferencia... — Clase 4: 7 de Diciembre de 1960

primordial de Urano por Cronos. Es de ahi que nace la Afrodita Ura-
nia, la que no debe nada a la duplicidad de los sexos.

La otra Afrodita nacidé poco después, de la unién de Zeus con
Dione. Les recuerdo que toda la historia del advenimiento de aquél
que gobierna el mundo presente, Zeus, esta vinculada — los remito a
Hesiodo — a sus relaciones con los Titanes, quienes son sus enemi-
gos, y Dione es una Titanesa. No insisto. La Afrodita nacida del hom-
bre y de la mujer es llamada Pandemo. El acento depreciativo, de des-
precio, estd expresamente formulado en el discurso de Pausanias — es
la Venus popular, enteramente del pueblo, la Venus de los que mez-
clan todos los amores, que los buscan en niveles inferiores, que no ha-
cen del amor ese elemento de dominacion elevada que aporta la Afro-
dita Urania.

Ahi esta el tema alrededor del cual se desarrolla el discurso de
Pausanias. Al encuentro del discurso de Fedro, que es un discurso de,
en el sentido propio, **mitélogo**'®, un discurso sobre un mito, el de
Pausanias es un discurso de socidlogo, o mas bien, pues eso seria exa-
gerado, de observador de las sociedades. En apariencia, todo se funda
sobre la diversidad de las posiciones en el mundo griego respecto del
amor superior, el que sucede entre aquéllos que son a la vez los mas
fuertes y los mas vigorosos, y también que tienen mas espiritu, que
son ayaoi {agathoi},'” que saben pensar, es decir entre gente puesta
al mismo nivel por sus capacidades — los hombres.

El uso, nos dice Pausanias, diverge enormemente entre lo que
sucede en Jonia o entre los persas, donde este amor, €l nos lo testimo-
nia, estaria reprobado, y lo que sucede en Elida o entre los lacedemo-
nios, donde este amor esta mas que aprobado, puesto que parece muy
mal que el amado rehuse sus favores a su amante, ¢l debe yopilecOo
{charizesthai}."® Lo que sucede entre los atenienses le parece el modo

' [mitémano]

7 Nota de ST: “dgathoi: la gente de bien; ahora bien, Agatén, amado de Pausa-
nias, lleva el nombre del Bien mismo™.

'8 Nota de ST: “Charizesthai: acordar sus favores™.

10



Seminario 8: La transferencia... — Clase 4: 7 de Diciembre de 1960

de aprehension superior del rito, si podemos decir, de la puesta en for-
ma social de las relaciones del amor.

Si Pausanias aprueba a los atenienses por imponerle obstaculos,
formas, interdicciones — es por lo menos asi, bajo una forma mas o
menos idealizada, que nos lo presenta — es porque esas practicas res-
ponden a cierto fin. Es con el proposito de que este amor se manifies-
te, se compruebe, se establezca, en una cierta duracién, y mucho mas,
en una duracion comparable, dice formalmente, a la uniéon conyugal.
*Es con el proposito, también, de que la eleccidon que suceda a la com-
peticion del amor (ayovoBetwv {agonotheton} dice en alguna parte
hablando de este amor) presida la lucha, la competencia entre los pos-
tulantes, poniendo a prueba a aquéllos que se presentan en posicion de

amante* .

Durante toda una pagina, la ambigiiedad esta singularmente sos-
tenida. ;Donde se situa la virtud, la funcion de aquél que elige? Pues
también, el que es amado, aunque Pausanias lo quiera un poquitito
mas que un nifio, ya capaz de algiin discernimiento, es de todos modos
aquél de los dos que sabe menos, el menos capaz de juzgar la virtud
de lo que se puede llamar la relacion provechosa entre los dos. Eso es
lo que es dejado a una prueba ambigua entre los dos. Esta virtud esta
también en el amante, a saber en el modo segun el cual se dirige su
eleccion, segun lo que va a buscar en el amado. Lo que va a buscar en
el amado, es algo para darle. Ambos van a encontrarse en ese punto
que ¢l llama en alguna parte el punto de encuentro del discurso, donde
va a tener lugar la conjuncion, la coincidencia. ;De qué se trata?

Se trata de un intercambio. El primero, como traduce Robin en
el texto de la coleccion Budé, se muestra capaz de una contribucion

' [Hay una competicion del amor — aywvodetmv {agonotheton}, el amor preside
la lucha, la competencia entre los postulantes, poniendo a prueba a aquéllos que se
presentan en posicion de amante, y se trata de que la eleccion que suceda a esta
competicion sea la mejor.] — Nota de DTSE: “El desplazamiento de «la eleccion
que suceda» efectuada por Seuil, apela al afiadido de la expresion «la mejor» para
calificar a esa eleccion, como si hiciera falta llegar a hacer sostener el discurso de
Pausanias. Esto es anular la ambigiiedad de ese discurso, no obstante subrayada
por Lacan inmediatamente después, y perder de vista lo que ¢l va a desarrollar un
poco mas adelante: a saber, que ese discurso se ha convertido en irrisién para Pla-
ton mismo, a través del episodio del hipo de Aristéfanes”.

11



Seminario 8: La transferencia... — Clase 4: 7 de Diciembre de 1960

cuyo objeto es la inteligencia, la ppovnoig {fronesis}, y el conjunto
del campo de mérito, la apetn| {areté}. El segundo tiene necesidad de
ganar en el sentido de la educacion y, generalmente, del saber, la wout-
octa {paideia} y la copia {sofia}. Ellos van a encontrarse aqui y, se-
gun su decir, van a constituir la pareja de una asociacion del nivel mas
elevado. Es sobre el plano de la ktdopat {ktaomai},”® de una adquisi-
cion, de un provecho, de un adquirir, de una posesion, que se produci-
rd el encuentro de esa pareja, la que va a articular para siempre ese
amor que se dice superior, ese amor que, incluso cuando hayamos
cambiado sus partenaires, se llamard, en el transcurso de los siglos, el
amor platénico.

Me parece muy dificil, leyendo este discurso, no sentir de qué
registro participa esta psicologia. Todo el discurso se elabora en fun-
cion de una cotizacidon de los valores, de una busqueda de los valores
cotizados. Se trata verdaderamente de colocar sus fondos de inversion
*psiquica**'. Si Pausanias demanda en alguna parte que unas reglas
severas — avancemos un poco mas en el discurso — se impongan al
desarrollo del amor, de la corte al amado, esas reglas encuentran su
justificacion en el hecho de que conviene que demasiados cuidados,
TOAAN omovdn| {pollé spoude} — se trata precisamente de esa inver-
sion de la que yo hablaba — no sean gastados, despilfarrados por unos
pequeios jovenzuelos que no valen la pena.

También, es por esta razon que se nos pide que esperemos a que
ellos estén mas formados, que se sepa con qué hay que vérselas. Mas
adelante todavia, Pausanias dird que los que introducen el desorden en
ese orden de la postulacion, del mérito, son los salvajes, los barbaros.
A este respecto, el acceso a los amados deberia estar preservado, dice,
por el mismo tipo de interdicciones, de leyes, por medio de las cuales
nos esforzamos en impedir el acceso a las mujeres libres, en tanto que
por medio de ellas se unen dos familias de amos, y en tanto que ellas
representan en si mismas todo lo que ustedes quieran de un nombre,
de un valor, de una firma, de una dote, como decimos hoy. En virtud

2 Nota de ST: “Ktaomai: adquirir, ganar, poseer; infinitivo: kthastai. Dos sustan-
tivos se forman a partir de este verbo: ktema, bien, propiedad; ktesis, adquisicion,
posesion”.

2! [psiquicos]

12



Seminario 8: La transferencia... — Clase 4: 7 de Diciembre de 1960

de esto, ellas estan protegidas por el orden. Es una proteccion compa-
rable la que debe prohibir, a los que no son dignos de ello, el acceso a
los objetos deseados.

Mas avanzan ustedes en este texto, mas ven afirmado lo que les
he indicado en mi discurso de la vez pasada, a saber, la psicologia del
rico.

El rico existia antes que el burgués. Incluso en una economia
agricola, mas primitiva todavia, el rico existe. Existe y se manifiesta
desde el origen de los tiempos, aunque mas no sea por lo siguiente,
cuyo caracter primordial hemos visto en las periddicas manifestacio-
nes a manera de fiestas, a saber, el gasto de lujo. Es el primer deber
del rico en las sociedades primitivas.

Es bastante curioso que, a medida que las sociedades evolucio-
nan, ese deber parece pasar a un plano, si no segundo, al menos clan-
destino. Pero la psicologia del rico reposa enteramente en esto, que lo
que esta en juego en su relacidon con el otro, es el valor. Se trata de lo
que puede evaluarse segiin modos abiertos de comparacion y de esca-
la, de lo que se compara en una competicion abierta, que es, hablando
propiamente, la de la posesion de los bienes.

Lo que estd en juego, es la posesion del amado, porque es un
buen capital — el término esta alli, ypnotdg {chrestos}, y que no sera
suficiente una vida para hacerlo valer. También, algunos afios después
de este banquete, lo sabemos por las comedias de Aristofanes, Pausa-
nias se ird un poco mas lejos con Agatdn, quien aqui es precisamente,
a la vista y conocimiento de todos, el bienamado, aunque hace ya un
cierto tiempo que ¢l tiene lo que he llamado la barba en el menton, tér-
mino que tiene aqui toda su importancia.

Agaton tiene treinta afios, y acaba de ganar el premio en el con-
curso de tragedia. Pausanias desaparecera algunos afios mas tarde, con
¢l, en lo que Aristofanes llama el dominio de los Bienaventurados, a
saber, un sitio apartado, no solamente en la campaiia, sino en un pais
alejado.”® Este no es Tahiti, sino Macedonia, donde permanecera tanto

22 ARISTOFANES, T esmoforias, en Las once comedias, Editorial Porraa, Méxi-
co, 1978.

13



Seminario 8: La transferencia... — Clase 4: 7 de Diciembre de 1960

como se le asegure seguridad. El ideal de Pausanias en materia de
amor, es la capitalizacion puesta al abrigo, la colocacién en un cofre
de lo que le pertenece por derecho como siendo lo que ¢l ha sabido
discernir, y que es capaz de valorizar.

No digo que no haya secuelas de este personaje tal como lo en-
trevemos por el discurso platonico, en ese otro tipo que les designaré
rapidamente, porque estd en el extremo de esta cadena.

Se trata de alguien que he encontrado, no en analisis — no les
hablaria de ¢l — que he encontrado el tiempo suficiente para que me
abriera lo que le servia de corazdn. Este personaje habia conocido ver-
daderamente, y conocido como para tener un vivo sentimiento de los
limites que impone, en amor precisamente, lo que constituye la posi-
cién del rico. Era un hombre excesivamente rico, tenia, no es una me-
tafora, cajas fuertes llenas de diamantes — porque nunca se sabe lo
que puede suceder. Eso era inmediatamente después de la guerra, y to-
do el planeta podia arder.

Era un rico calvinista. Presento mis excusas a aquéllos que,
aqui, pueden pertenecer a esta religion. No pienso que sea el privilegio
del calvinismo producir ricos, pero no carece de importancia dar la in-
dicacion de esto, pues de todos modos se puede observar que la teolo-
gia calvinista ha tenido este efecto de hacer aparecer, como uno de los
elementos de la direccion moral, que es en esta tierra que Dios colma
de bienes a los que ama. En otra parte también, quiza, pero desde esta
tierra. Que la observacion de los mandamientos divinos tiene por fruto
el éxito terrestre, no ha carecido de fecundidad en todo tipo de empre-
sas. Como quiera que sea, el calvinista en cuestion trataba el orden de
los méritos que adquiria para si desde esta tierra para el mundo futuro,
exactamente en el registro de la padgina de una contabilidad — 7al dia,
comprada tal cosa. Y todas sus acciones estaban dirigidas en el senti-
do de adquirir para el mas alla una caja fuerte bien llena.

Al hacer esta digresion, no quiero que parezca que cuento un
apologo demasiado facil, pero es imposible no completar este cuadro
con el dibujo de lo que fue su suerte matrimonial. Un dia, atropell a
alguien en la via publica, con el paragolpes de su enorme coche, y
aunque ¢l conducia siempre con una perfecta prudencia. La persona
atropellada se sacudio. Ella era linda, era hija de un conserje, lo que de

14



Seminario 8: La transferencia... — Clase 4: 7 de Diciembre de 1960

ningun modo estd excluido cuando se es linda. Ella recibi6 con frial-
dad sus excusas, con mas frialdad sus propuestas de indemnizacion,
con mas frialdad todavia sus proposiciones de ir a cenar juntos. En re-
sumen, a medida que se elevaba mas arriba la dificultad para €l del ac-
ceso a ese objeto milagrosamente encontrado, la nocidén de éste crecia
en su espiritu. El se decia que ahi estaba en juego un verdadero valor.
Todo eso lo condujo al matrimonio.

Lo que est4 en cuestion es la misma tematica que la que nos es
expuesta por el discurso de Pausanias. *A saber, que para explicarnos
hasta qué punto el amor es un valor — juzguen un poco — ¢l nos di-
ce: “al amor le perdonamos todo”** Si alguien, para obtener una pla-
za, una funcion publica, una ventaja social cualquiera, se entregara a
la menor de las extravagancias que admitimos cuando se trata de las
relaciones entre un amante y aquél a quien ama, se encontraria des-
honrado, seria culpable de lo que se puede llamar una bajeza moral,
avelevBepla {aneleutheria}, pues es eso lo que quiere decir adula-
cion, kohaxeia {kolakeia}. Adular no es digno de un amo para obtener
lo que desea.

Es pues a la medida de lo que sobrepasa la cota de alerta que
podemos juzgar lo que es el amor. Es el mismo registro de referencia
que el que ha llevado a mi buen calvinista, acumulador de bienes y de
méritos, a tener en efecto, durante un cierto tiempo, una amable mujer,
a cubrirla por supuesto de joyas, que cada noche eran desprendidas de
su cuerpo para ser vueltas a colocar en la caja fuerte, y luego llegar al
resultado de que un dia ella partié con un ingeniero que ganaba cin-
cuenta mil francos por mes.

No quisiera que parezca que yo fuerzo la nota al respecto. Se
nos presenta singularmente este discurso de Pausanias como el ejem-
plo de que en el amor antiguo habria no sé qué exaltacion de la bus-
queda moral. No tengo necesidad de llegar al final de ese discurso pa-
ra percibir que muestra bien la falla que hay en toda moral que se ape-
ga unicamente a lo que podemos llamar los signos exteriores del valor.

3 [Este nos explica hasta qué punto el amor es un valor. Juzguen un poco, nos di-
ce, al amor le perdonamos todo.] — Nota de DTSE: “Es Lacan quien dice: «Juz-
guen un poco»”.

15



Seminario 8: La transferencia... — Clase 4: 7 de Diciembre de 1960

Pausanias, en efecto, no puede hacer otra cosa que terminar su
discurso diciendo que, si todo el mundo admitiera el caricter primero,
prevalente de esas bellas reglas por las cuales los valores solo se
acuerdan al mérito, ;qué sucederia? Leamos la traduccion de Robin en
185a — En ese caso, incluso de haber sido completamente enganado,
no hay ningun deshonor. Supongamos, en efecto, que, en vistas de la
riqueza, uno haya otorgado sus favores a un amante que uno cree ri-
co, y que, habiéndose engariado completamente, no encuentre en ello
ventaja pecuniaria, porque el amante se habra revelado pobre. Segun
el parecer general, uno da muestras de lo que verdaderamente es: un
hombre capaz, por una ventaja pecuniaria, de ponerse a no importa
qué ordenes de cualquiera, y esto no es bello. Sigamos exactamente
—hasta el final— el mismo razonamiento: supongamos el caso en
que, habiendo otorgado su favor a un amante que uno creia virtuosoy
que uno espere perfeccionarse gracias a su amistad, uno se haya enga-
flado, y que el amante en cuestion se revele xox6g {kakos}, funda-
mentalmente malo, vicioso y desprovisto de mérito, no poseyendo vir-
tud, no obstante es bello ser enganado.

Generalmente se querria reconocer aqui, curiosamente, la pri-
mera manifestacion en la historia de lo que Kant ha llamado la recta
intencioén. Me parece que es verdaderamente participar de un error sin-
gular no ver mas bien lo siguiente.

Sabemos por experiencia que toda la ética del amor educador,
del amor pedagogico, en materia de amor homosexual e incluso del
otro, participa siempre en si de algiin engafio, y es este engafo el que
al final muestra la punta de la oreja. Puesto que estamos en el plano
del amor griego, quiza les ha sucedido que tengan algin homosexual
que les haya sido llevado por su protector, y esto siempre es, segura-
mente, por parte de éste, con las mejores intenciones. *Dudo que uste-
des hayan visto en este orden algiin efecto muy manifiesto de esta pro-
teccidon mas o menos calida sobre el desarrollo de aquél que es promo-
vido ante ustedes como el objeto de ese amor que se presenta como un
amor para el bien, para la adquisicion del mayor bien***. Es lo que me
permite decirles que esto esta lejos de ser la opinioén de Platon.

** [Dudo que, de esta proteccién mas o menos calida, ustedes hayan visto algin
efecto muy manifiesto en el orden del Bien, sobre el desarrollo de aquél que se ha
promovido ante ustedes como el objeto de ese amor que se presenta como un

16



Seminario 8: La transferencia... — Clase 4: 7 de Diciembre de 1960

El discurso de Pausanias se concluye, en efecto, bastante preci-
pitadamente, debo decir, sobre unas lineas que mas o menos dicen —
el Amor Uranio, es eso, y los que no llegaron a eso, y bien, que recu-
rran al otro, a la Venus Pandemo, la Gran Pendeja,” que tampoco lle-
g6 a eso. Que se vayan a la mierda, si quieren. Es con esto, dice él,
que concluiré mi discurso sobre el amor. Para lo que es de la plebe,
del amor popular, no tenemos nada mas para decir. Si Platon estuviera
de acuerdo, ;creen ustedes que veriamos aparecer lo que sucede inme-
diatamente después?

amor para el Bien, para la adquisicion del mayor bien.] — Nota de DTSE: “Se
trata de esa ética del amor educador, que es aquella predicada por Pausanias, y
que Lacan llama «la psicologia del rico». Seuil hace deslizar el texto de una lectu-
ra de Pausanias a una lectura de Platén, justamente lo que Lacan denuncia un poco
mas adelante. Este deslizamiento parece exigir otro, mas radical: por una torsion
del texto, Seuil introduce «el orden del bien» ahi donde sin embargo no se trata si-
no de ese orden de la postulacion por el cual «los valores sélo son acordados al
mérito» (p. 74, linea 37 {de JAM/1, linea 6 de la pagina 77 de JAM/2, cf. su-
pra}), asi como lo desarrolla el discurso de Pausanias (cf. también «el orden de la
postulacion, del mériton, p. 72, linea 6 {de JAM/1, linca 10 de la pagina 74 de
JAM/2, cf. supra})”.

* {la Grande Pendarde} — por razones que se comprenderan en seguida, opta-
mos traducir asi lo que podria haberse traducido como “la Gran Bribona” o “la
Gran Picara” — en este lugar, JAM/1 transcribe /a grande paillarde, es decir, “la
gran verde” (en el sentido de “obscena”) o “la gran vividora” — DTSE restituye
Pendarde y afiade la siguiente nota: “Al escribir «paillarde» mas bien que «pen-
darde», Seuil abandona la homofonia «pendarde» «pandémienne» {pandemo}.
Eso seria de poca importancia si no apareciera que Lacan introduce con esta ho-
mofonia todo un juego sobre otras homofonias que desarrolla algunas lineas mas
adelante:

- p. 76, linea 3 {de JAM/L, ¢f. mas delante}: «Pausaniou pausaménou, habiendo
hecho la pausa Pausanias»

- p. 76, linea 16 {idem}: «En Isocrates hay iso, y seria particularmente iso isologi-
zar a [sOcrates»”.

— Aifiado que la cuarta acepcion de “pendejo/a” proporcionada por el Diccionario
de la Real Academia Espafiola autoriza mi traduccion de la palabra en cuestion.

— JAMY/2 corrige: la grande pendarde — pero yo restituyo las mayusculas.

17



Seminario 8: La transferencia... — Clase 4: 7 de Diciembre de 1960

Inmediatamente después, Apolodoro vuelve a tomar la palabra y
dice — IMovoaviov movcapévov {Pausaniou pausaménou}, habiendo
hecho la pausa Pausanias.

La expresion es dificil de traducir, y hay una pequena nota que
dice que ninguna expresion francesa corresponde, la simetria numérica
de las silabas es importante, hay probablemente una alusion, vean la
nota.”® El sefior Léon Robin no es el primero al que se le escapd una
mueca al respecto. Ya en la edicion de Henri Estienne hay una nota al
margen. Todo el mundo fruncio la nariz sobre ese [lavcaviov Tovca-
uévov {Pausaniou pausaménou} porque se vid alli una intencioén. Voy
a mostrarles que no se vidé completamente cual.

Inmediatamente después de haber cometido esta astucia, Apolo-
doro subraya bien que es una astucia — He aprendido de los maestros,
ustedes lo ven, a woa Aéyewv {isa legein}, a hablar por isologia. Se pue-
de traducir por juego de palabras, pero la isologia es verdaderamente
una técnica. Les ahorro todo lo que ha podido gastarse de ingeniosidad
para buscar de qué maestro se trata. ;Es Prodico? ;No es mdas bien
Isocrates? En Isdcrates hay iso, y seria particularmente iso isologizar a
Isocrates. Eso nos lleva a algunos problemas — ustedes no pueden sa-
ber lo que esos problemas engendraron como investigaciones. /Isocra-
tes y Platon eran amigos?

Se me reprocha no citar siempre mis fuentes — y bien, a partir
de hoy he decidido hacerlo. Aqui, se trata de Ulrich von Wilamowitz-
Moellendorf, el cual es un personaje sensacional. Si ustedes saben leer
el aleman, y sus libros les caen en las manos, adquiéranlos. Bien qui-
siera tener yo su libro sobre Simodnides. Era un erudito aleman de co-
mienzos de siglo, personaje considerable cuyos trabajos sobre Platon
son absolutamente esclarecedores. No es a ¢l que pongo en cuestion a
proposito del Tlavcaviov mavcapévov {Pausaniou pausaménou}, ya
que ¢l no se demord especialmente en esa bromita.

2% 1 a traduccion de El banquete de Luis Gil propone: “Al hacer pausa Pausanias”,
y afade la siguiente nota: “Juego de palabras al estilo gorgiano con «paranoma-
sia» (reiteracion parcial de idénticos sonidos), «homoioleuton» (idéntico sonido
final) e «isocolia» (idéntica estructura métrica)” — cf. PLATON, El banquete —
Fedon — Fedro, Ediciones Orbis, Barcelona, 1983.

18



Seminario 8: La transferencia... — Clase 4: 7 de Diciembre de 1960

De ningin modo creo que habria en este caso una referencia,
particularmente alejada, a la manera con que Isdcrates maneja la isolo-
gia cuando se trata de demostrar por ejemplo los méritos de un sistema
politico, y todo el desarrollo que ustedes encontrardn sobre este punto
en el prefacio del Banquete por Léon Robin es seguramente interesan-
te, pero sin relacion con este problema. Vean por qué.

Sin duda, ya tenia mi conviccion en lo que concierne al alcance
del discurso de Pausanias, e incluso se las he ofrecido enteramente la
ultima vez, al decirles que es verdaderamente la imagen de la maldi-
cion evangélica, que lo que verdaderamente vale la pena esta rehusado
para siempre a los ricos. Pero creo haber tenido una confirmacion de
esto, que propongo a vuestro juicio, el domingo pasado, cuando estuve
— continuo citando mis fuentes — con alguien cuya importancia en
mi propia formacién me molestaria no habérselas dicho ya, y del que
pienso que algunos saben que es a ¢l que le debo el haber sido introdu-
cido a Hegel, a saber, Kojeve.

Yo estaba pues con Kojéve, y, desde luego, puesto que yo pien-
so siempre en ustedes, hablé con ¢l de Platon. Kojéve, ahora, se dedica
a una cosa muy distinta que a la filosofia, pues es un hombre eminen-
te, pero a pesar de todo cada tanto escribe docientas paginas sobre Pla-
ton, manuscritos que van a pasearse por diversos sitios. En este caso,
me ha dado parte de un cierto nimero de cosas que ha descubierto en
Platon muy recientemente, pero no pudo decirme nada sobre E/ Ban-
quete, pues no lo habia releido, ya que eso no forma parte de la econo-
mia de su discurso reciente.

Entonces, me habia quedado un poco en ayunas, al respecto,
aunque habia estado muy alentado por muchas de las cosas que me di-
jo sobre otros puntos del discurso platdnico, y especialmente sobre es-
to, que es completamente evidente, que Platon nos oculta lo que pien-
sa tanto como nos lo revela. Es a medida de la capacidad de cada uno,
es decir hasta un cierto limite que por cierto no es sobrepasable, que
podemos entreverlo. No deberan enojarse conmigo entonces si no les
doy la ultima palabra de Platon, porque Platon esta muy decidido, esta
ultima palabra, a no decirnosla.

19



Seminario 8: La transferencia... — Clase 4: 7 de Diciembre de 1960

En el momento en que todo lo que yo les cuento de Platon les
hara quiza abrir el Fedon, por ejemplo, es importante que ustedes ten-
gan la idea de que el objeto del Fedon quiza no es completamente el
demostrar, a pesar de la apariencia, la inmortalidad del alma. Incluso
diré que su fin es evidentemente lo contrario. Pero dejemos eso de la-

do.

Dejando a Kojeve, le dije — Entonces, ese Banquete, de todos
modos no hemos hablado mucho de ¢l. Y como Kojeve es un tipo
muy, muy bien, es decir un snob, me respondid6 — En todo caso, ja-
mas interpretard El Banquete si no sabe por qué tenia hipo Aristofa-
nes.

Ya les habia dicho que eso era muy importante. Es evidente que
eso es muy importante. ;Por qué tendria hipo si no hubiera una ra-
L 027
zon?

Ciertamente, yo no sabia nada de eso, por qué tenia hipo. Pero,
alentado por ese pequeio impulso, me dije — Volvamos a ello — por
otra parte con una gran lasitud, no esperdndome nada menos cargoso
que volver a encontrar nuevamente las especulaciones sobre el valor
antiguo, incluso psicosomatico, del hipo y del estornudo. Muy distrai-
damente, vuelvo a abrir mi ejemplar, y miro este texto en el sitio del
[Movcaviov mavcapévov {Pausaniou pausaménou}, pues es inmedia-
tamente después que va a tratarse de que Aristofanes tome la palabra,
y me doy cuenta de que durante dieciséis lineas, no se trata de otra co-
sa que de que se pase ese hipo. {Cuando pasara ese hipo? ;Pasara, no
pasara? Si no pasa, usted haga tal cosa, y finalmente pasara. De tal
suerte que con los movoatl {pausai}, TodcOU {pausomai}, TavoN
{pausé}, movecBor {pauesthai}, mavcetan {pausetai}, con el Ilovca-
viov mowcapévov {Pausaniou pausaménou} del comienzo, encontra-
mos siete repeticiones de paus en esas lineas, o sea un intervalo de dos
lineas en promedio y un séptimo entre las ocurrencias de esa palabra

27 Puede consultarse en la extensisima nota 57 de la traduccion que M. Martinez
Hernandez efectu6 del Banquete (cf- Biblioteca Clasica Gredos) un resumen de las
innumerables interpretaciones que, desde la Antigliedad, recibid este incidente del
hipo de Aristéfanes. La que propone Lacan serd muy original respecto de esa vas-
ta tradicion, aunque resulta extraio que éste parezca remitir s6lo a la sugerencia al
pasar de Kojeve el impulso a preguntarse por su interpretacion. La nota a la que
remitimos muestra bien que se han escrito bibliotecas al respecto.

20



Seminario 8: La transferencia... — Clase 4: 7 de Diciembre de 1960

eternamente repetida.>® Si le afiaden que eso hara o no hara algo, y que
yo har¢ lo que ti has dicho que haga, donde el término tomocw {poie-
so}? se encuentra repetido con una insistencia casi igual, las homofo-
nias, incluso las isologias de lo que estd en juego, vuelven con una li-
nea y media de intervalo. A pesar de todo, es extremadamente dificil
no ver que, si Aristéfanes tiene hipo, es porque durante todo el discur-
so de Pausanias, se ha retorcido de la risa, y que Platon no lo ha hecho
menos.

Dicho de otro modo, que Platon nos suelte algo como es fenta-
dor para tentar, y a continuacion nos repita, durante diecisiéis lineas,
la palabra tentador y la palabra tentar — debe hacernos parar bien la
oreja, pues no hay otro ejemplo, en un texto de Platon, de un pasaje
tan crudamente parecido a tal fragmento del Almanaque Vermot. Por
otra parte, ése es también uno de los autores en los cuales formé mi ju-
ventud — alli lei por primera vez un didlogo platonico que se llama
Teodoro busca fosforos, de Courteline, que es verdaderamente un
fragmento de rey.

Creo pues suficientemente afirmado que, para Platobn mismo, en
tanto que habla aqui bajo el nombre de Apolodoro, el discurso de Pau-
sanias es algo irrisorio.

Puesto que aqui hemos llegado a una hora avanzada, no les haré
hoy el andlisis del discurso que sigue, el de Eriximaco, quien habla en
lugar de Aristéfanes. La proxima vez veremos lo que quiere decir el
discurso de ese médico sobre la naturaleza del amor.

*® Nota de ELP: “Todas son formas del verbo pauesthai: detener, hacer cesar,
apaciguar {apaiser: también “aplacar”, “acallar”, “calmar”}. Afiadamos a ello que
el adjetivo Pausanias quiere decir: el que apacigua el dolor segin el diccionario
Bailly. No obstante, Pausanias significaria mas bien: e/ que apacigua el aburri-
miento o la tristeza (y no el dolor). El juego de palabras sobre el nombre de Pau-

sanias se vuelve con ello mas divertido”.

29 .. .
Nota de ELP: “De poiein: hacer, crear, producir, actuar, ser eficaz, componer
un poema, procurar’.

21



Seminario 8: La transferencia... — Clase 4: 7 de Diciembre de 1960

Veremos también, lo que yo creo mucho més importante, el pa-
pel de Aristofanes. Su discurso nos hara dar un paso, el primero verda-
deramente esclarecedor para nosotros, si no para los antiguos, para
quienes el discurso de Aristofanes siempre quedd *enigmdatico como
una enorme farsa*”°. Se trata de ese dioiquismo, SwwxicOnpev {diokis-
themen)},”' como él se expresa, del separado en dos, de esa Spaltung,
de ese splitting, que, para no ser idéntico al que yo les desarrollo sobre
el grafo, seguramente no deja de presentarles algiin parentesco.

Tras el discurso de Aristdfanes, veré el discurso de Agatén. Les
senalo desde ahora, para que sepan a donde van mientras aguardan la
proxima vez, y al respecto no tengo necesidad de una preparacion sa-
bia para dar mas valor a este rasgo, que hay una cosa y una sola que
articula Socrates cuando habla en su propio nombre, y esto es en pri-
mer lugar que el discurso de Agaton, el poeta trdgico, no vale un co-
mino. Se dice que es para tratar con consideracion a Agatdon que €l se
hace reemplazar, si puedo decir, por Diotima, y nos da su teoria del
amor por boca de ésta. No veo absolutamente en qué se puede tratar
de no herir la susceptibilidad de alguien que acaba de ser ejecutado.
Ahora bien, eso es lo que ¢l hace respecto de Agaton.

Les ruego desde ahora que puntiien lo que esta en juego, aunque
mas no sea para objetarme, si hay lugar para eso. ;Qué es lo que So6-
crates articula tras todas las bellas cosas que Agaton habra dicho del
amor a su turno, no todos los bienes del amor, todo el provecho que se
puede sacar del amor, sino todas sus virtudes, todas sus bellezas, nada
es demasiado bello para ser puesto a cuenta de los efectos del amor,
etc.? De un solo trazo, Sécrates zapa todo eso en la base, devolviendo
las cosas a su raiz, que es la siguiente — ;Amor? jAmor de qué?

Del amor, pasamos asi al deseo, y la caracteristica del deseo, en
tanto que *'Epwg épa {Eros era}, que Eros desea, es que lo que esta
en juego, es decir lo que se supone que lleva con €1, lo bello mismo, €1
carece de eso, gvdeng {endés}, evdela {endeia}. En esos dos términos,
¢l carece {manque}, es idéntico por si mismo a la falta {manque}. Ese

30 [enigmatico, como una enorme mascara|

31 Nota de ST: “De dioikizo: dividir, separar, dispersar”.

22



Seminario 8: La transferencia... — Clase 4: 7 de Diciembre de 1960

es todo el aporte personal que hace Socrates en su nombre, en ese dis-
curso del Banquete.

A partir de ahi, algo va a comenzar, algo que estd muy lejos de
llegar a nada que ustedes puedan tener en la mano. ;Y cémo, incluso,
seria concebible? Al contrario, hasta el final nos hundiremos progresi-
vamente en una tiniebla, y volveremos a encontrar aqui la noche anti-
gua, siempre mayor. Todo lo que hay para decir sobre el pensamiento
del amor en E/ Banquete comienza ahi.

establecimiento del texto,
traduccion y notas:
RICARDO E. RODRIGUEZ PONTE

para circulacion interna

23



Seminario 8: La transferencia... — Clase 4: 7 de Diciembre de 1960

de la
ESCUELA FREUDIANA DE BUENOS AIRES

24



	Pausanias

